
  29

 ...
ب 

قلا
ه ان

ت ب
سب

م ن
ع ق

اج
مر

ع 
اض

مو
ی 

یخ
تار

ی-
قه

ل ف
حلی

: ت
ی

وم
عص

م م
هی

برا
د ا

سی
ی 

جین
 ار

ن
سی

 ح

Resistance in the Mirror of the West: The Methodological Dependency of Fardid and 
Sayyid Qutb

,
s Discourse on Modern Western Episteme1 

Mohammadreza Salehi Vasigh 
PhD Candidate in Political Thought, Faculty of Law and Political Science, University of Tehran, Tehran, Iran.

 Mo.rezasalehi@ut.ac.ir.

Seyed Mahdi Sadatinejad  
 Assistant Professor, Department of Political Science, Faculty of Law and Political Science, University of Tehran, 
Tehran, Iran. MSADATINEJAD@ut.ac.ir

Article Info          Abstract

The resistance discourses of Fardid and Sayyid Qutb, despite their apparently critical 
and anti-Western stance, demonstrate a fundamental contradiction in that they have 
failed to present an authentic opposition to the West. This research, drawing upon the 
theoretical framework of «inverted Occidentalism,» analyzes these two discourses 
and demonstrates how these thinkers were profoundly influenced by the very 
intellectual categories they claimed to combat. The methodology is based on critical 
analysis and comparative examination of epistemological structures in the works 
of these two thinkers. The findings reveal that Qutb, despite his harsh criticisms 
of the West, adopted a modernist and hegemonic approach against the West in 
reconstructing concepts such as jahiliyyah (ignorance), hakimiyyah (sovereignty), 
and aqidah (creed). This methodology was borrowed from Western colonialism and, 
instead of originating from within Islamic tradition, engaged in redefining ancient 
Islamic concepts in an entirely modernist manner. Fardid, through proposing the 
concept of Gharbzadagi (Westoxication) and critiquing technology, employed 
the very Western philosophical frameworks that he was supposed to critique. The 
concept of ta›sil (authentication) versus tahsil (acquisition) that Fardid proposed 
was itself derived from modern dualities rather than from Islamic epistemology. 
The results demonstrate that these two thinkers produced a form of intellectual-
cultural hegemony in the Islamic world that was fundamentally borrowed from the 
West. Instead of producing a genuine alternative, a new form of conservatism and 
fanaticism proliferated in the Islamic world, and both thinkers fell into the trap of 
Orientalism and Occidentalism, failing to create authentic consciousness for Islamic 
societies. Rather, they reproduced the same methodological violence and ideological 
perspective of the West.
Keywords: Westoxication, modern jahiliyyah, modernism, inverted Occidentalism, 
the West.

Vol. 12 | Issue. 45 | 2025 | 
https://andishehsiyasi.ri-khomeini.ac.ir https://doi.org/10.22034/jpti.2025.544501.1446

Article Type:
Research Article
Received:
2025 /09 /10
Revised:
2025 /10 /04
Accepted:
2025 /10 /8
Published Online:
2025 /10 /22

1. Extracted from doctoral dissertation entitled: «Comparative Re-reading of the Political Views and Thoughts of Fardid and 
Sayyid Qutb: Critique of Modernity and Its Impact on Intellectual-Political Currents in Iran and Egypt.»



  30

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

 اطلاعات مقاله            چکیده

نوع مقاله: پژوهشی

تاریخ دریافت:

1404/06/19

تاریخ بازنگری:

1404/07/12

تاریخ پذیرش:

1404/07/16

انتشار آنلاین:

1404/07/30

صفحات:

29- 56

دوره 12 | شماره 45 |  پاییز  1404
https://andishehsiyasi.ri-khomeini.ac.ir

تناقضی  نشان‌دهندۀ  و مخالف غرب،  انتقادی  و سید قطب، علی‌رغم ظاهر  فردید  مقاومتی  گفتمان های 
نظری  چهارچوب  بر  تکیه  با  حاضر  پژوهش  نداده‌اند.  ارائه  غرب  با  اصیل  مخالفتی  که  بنیادین‌اند 
»غرب شناسی وارونه« به تحلیل این دو گفتمان می پردازد و نشان می‌دهد که چگونه این متفکران عمیقاًً 
تحت تأثیر همان مقوله های تفکری قرار گرفته‌اند که ادعای مبارزه با آن را داشتند. روش شناسی مبتنی 
بر تحلیل انتقادی و بررسی تطبیقی ساختارهای معرفتی در آثار این دو متفکر است. یافته ها نشان می‌دهد 
قطب علی‌رغم انتقادات تند از غرب، در بازسازی مفاهیمی چون جاهلیت، حاکمیت و عقیده، رویکردی 
مدرنیستی و هژمونیک علیه غرب اتخاذ کرده که این روش شناسی از استعمار غربی اقتباس شده و به‌جای 
سرچشمه‌گیری از درون سنت اسلامی، به شیوه‌ای کاملاًً مدرنیستی به بازتعریف مفاهیم کهن اسلامی پرداخته 
است. فردید نیز با طرح مفهوم غرب‌زدگی و نقد تکنولوژی، از همان چهارچوب های فلسفی غربی استفاده 
کرده که قرار بود آن ها را نقد کند. مفهوم تأصیل در مقابل تحصیل که فردید مطرح ساخت، خود برآمده 
از دوگانگی های مدرن بوده نه از معرفت اسلامی. نتایج نشان می‌دهد که این دو متفکر، در جهان اسلام، 
نوعی هژمونی فکری- فرهنگی ایجاد کرده‌اند که در بنیاد خود، وام گرفته از الگوهای غربی است. به جای 
تولید بدیل واقعی، شکل تازه‌ای از محافظه کاری و تعصب در جهان اسلام رواج یافته و هر دو متفکر در 
دام شرق گرایی و غرب گرایی افتاده و نتوانسته‌اند آگاهی اصیلی برای جوامع اسلامی خلق کنند، بلکه همان 

خشونت روش شناختی و نگاه ایدئولوژیک غرب را تکرار کرده‌اند.
کلیدواژه ها: غرب زدگی، جاهلیت مدرن، مدرنیسم، غرب شناسی وارونه، غرب.

مقاومت در آینۀ غرب: وابستگی روش شناختی گفتمان فردید و سید قطب
به اپیستمۀ مدرن غربی1

محمدرضا صالحی وثیق 

دانشجوی دکترای اندیشه سیاسی، دانشکده حقوق و علوم سیاسی، دانشگاه تهران، تهران، ایران. )نویسنده مسئول(
Mo.rezasalehi@ut.ac.ir

سیدمهدی ساداتی نژاد
MSADATINEJAD@ut.ac.ir .استادیار گروه علوم سیاسی، دانشکده حقوق و علوم سیاسی، دانشگاه تهران، تهران، ایران

https://doi.org/10.22034/jpti.2025.544501.1446

1. مستخرج از رساله دکتری با عنوان »بازخوانی تطبیقی آرا و اندیشه های سیاسی فردید و سید قطب: نقد مدرنیته و تأثیرات آن بر 
جریان های فکری- سیاسی ایران و مصر«.



  31

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

مقدمه

یکی از تناقض‎های اساسی عصر مدرن، شکل‌گیری گفتمان هایی است که در عین ادعای 
مقاومت رادیکال علیه هژمونی غرب، در عمق خود حامل همان ساختارهای معرفت شناختی 
هستند که ادعای مبارزه با آن ها را دارند. این پارادوکس در اندیشۀ دو متفکر مؤثر جهان 
اسلام معاصر - احمد فردید و سید قطب - به شکلی بارز تجلی می یابد. هر دو این اندیشمندان 
مدرنیتۀ  با  مواجهه  برای   - متفاوت  فرهنگی  و  جغرافیایی  بافت های  در  فعالیت  باوجود   -
غربی به تولید گفتمان هایی روی آوردند که در بنیاد، همان منطق دوگانه‌انگار، تقلیل گرا 
و احاطه گری را بازتولید می کرد که از ویژگی های اصلی اپیستمۀ مدرن غربی است. این 
مسئله فراتر از یک تناقض صوری در سطح محتوا قرار دارد؛ بلکه نشان‌دهندۀ نفوذ عمیق 
ساختارهای معرفتی مدرن در لایه های ناخودآگاه اندیشه‌ای است که خود را در تقابل کامل 
با آن تعریف می کند. در این فرایند که آن را »استحاله معکوس« می‌نامیم، عناصر فرهنگی 
و معرفتی بومی تحت تأثیر چهارچوب های مفهومی مسلط دستخوش تحولی می شوند که 
هژمونیک  منطق  همان  بازتولیدکنندۀ  خود  عمق  در  اما  باشد؛  داشته  مقاومت گرا  ظاهری 

باشد.
قطب  سید  و  تحصیل  مقابل  در  تأصیل  تقابل  و  »غرب‌زدگی«  مفهوم  طرح  با  فردید 
بدیل  تولید  به جای  دو  هر  جهاد،  و  حاکمیت  جاهلیت،  چون  مفاهیمی  بازتعریف  با 
را  آن ها  بود  قرار  که  پرداختند  مدرن  دوگانگی های  همان  بازسازی  به  معرفت شناختی، 
تقسیم  »اصیل/غیراصیل«  و  »مؤمن/کافر«  »خودی/غیرخودی«،  به  را  جهان  آن ها  برچینند. 
کردند و در این تقسیم بندی، منطق نفی گرا و تقابلی غرب مدرن را در قالب اسلامی درونی 
کردند. حاصل این فرایند، شکل‌گیری آن چیزی است که »آگاهی کاذب مقاومت« نامیده 
می شود؛ آگاهی‌ای که بر این باور استوار است که صرف مخالفت با غرب، اندیشمند را از 
تأثیرپذیری از ساختارهای معرفتی آن مصون نگه می‌دارد، درحالی‌که در عمق، همان منطق 

احاطه گر و یکسان سازی مدرن را بازتولید می کند.
 این آگاهی کاذب نه تنها مانع تولید بدیل واقعی می شود، بلکه با ایجاد محافظه کاری 
ایدئولوژیک، راه را بر روی الهیات آزادی بخش اسلامی می بندد. پیامد این وضعیت، تولید 



  32

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

با روح سنت  ایجاد فضای گفتگومحور و کثرت گرا مطابق  به جای  گفتمان هایی است که 
خود  ساختار  در  که  می پردازند  اسلام  جهان  در  جدید«  »هژمونی  نوعی  تولید  به  اسلامی، 
بر  تکیه  با  پژوهش  این  دارند.  را  با آن  مبارزه  ادعای  مشابه همان هژمونی غربی است که 
چهارچوب نظری »غرب شناسی وارونه«1 و تحلیل عمیق ساختارهای معرفتی این دو متفکر، 
گفتمان  شکل‌گیری  در  آن  پیامدهای  بررسی  و  اساسی  تناقض  این  آشکارسازی  پی  در 

اسلامی معاصر است.

1. پیشینۀ پژوهش

مستقلی  پژوهش  فارسی‌زبان،  مطالعات  در  که  می‌دهد  نشان  پژوهشی  پیشینه های  بررسی 
به  به تحلیل تطبیقی وابستگی روش شناختی گفتمان فردید و سید قطب  که به طور مستقیم 
اپیستمۀ مدرن غربی پرداخته باشد، یافت نشد. بااین حال، مطالعات انجام  شده در حوزه های 
می آورند.  فراهم  مسئله  این  ابعاد  درک  برای  مفهومی  زمینه‌ای  لاتین،  ادبیات  در  مرتبط 
اما  نپرداخته‌اند،  حاضر  مقاله  اصلی  محوریت  به  مستقیم  به طور  اگرچه  پژوهش ها  این 
برای  مناسبی  تحلیلی  بستر  می تواند  که  می‌دهند  ارائه  یافته هایی  و  نظری  چهارچوب های 
کاوش پارادوکس روش شناختی در گفتمان های مقاومتی فراهم آورد. در ادامه به مهم ترین 

این مطالعات اشاره می شود.
رساله چوداری با عنوان »مذاهب شک: دین، نقد و مدرنیته در جلال آل احمد و والتر 
والتر  و  غرب‌زدگی(  )به‌ویژه  احمد  آل  آثار  تطبیقی  مقایسۀ  با  تحلیل  به  بنیامین«)2013(، 
بنیامین، نشان می‌دهد که هر دو متفکر، با نقد »مدرنیته فاجعه بار« و »دین سنت گرایانه«، به 
دنبال بازتعریف رابطۀ انتقادی با سنت و مدرنیته بودند. آل احمد در غرب‌زدگی، استعمار 
اپیستمیک  »خودمستعماری«  به عنوان  بلکه  سیاسی،  وابستگی  به مثابه  صرفاًً  نه  را  فرهنگی 

تحلیل می کند. 
ازسوی‌دیگر، بنیامین با مفاهیمی چون »هستی شناسی مادی« و »آمادگی برای رستگاری«، 
چهارچوبی برای نقد »عقل ابزاری« مدرن ارائه می‌دهد که مشابه نقد قطب به »علم گرایی 

1. occidentalism au rebours



  33

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

سکولار« است. چادوری استدلال می کند که نقد آن ها از مدرنیته، به بازخوانی دوباره مسائل 
نامتقارن صورت  اما  دینی انجامید و این بازخوانی خود در چهارچوب مدرنیته‌ای جهانی، 
گرفت. بااین حال، برخلاف رویکرد چادوری، پژوهش حاضر با استخراج تم های مشترک 
به مثابه  سنت  به  بازگشت  و  تکنولوژی  استیلای  هویت،  بحران  مانند   - مدرن  اپیستمۀ  نقد 
ابزار مقاومت- می کوشد نشان دهد که گفتمان فردید و سید قطب، علی‌رغم تفاوت های 
اپیستمۀ غربی وابسته‌اند و این وابستگی را در  به  بنیان های روش شناختی  ایدئولوژیک، در 

قالب بازتعریف »سنت« و »مقاومت« بازتولید می کنند.
ایران: زمینه و زمانه فردید،  اندیشه سیاسی  فراملی گرایی در  میرسپاسی در کتاب  مطالعه 
می‌دهد.  ارائه  فردید  احمد  اندیشۀ  شکل‌گیری  فکری  و  تاریخی  بستر  از  جامع  تحلیلی 
مدرنیتۀ  نقد  با  آن  تطبیق  و  هایدگر  فلسفه  از  فردید  تأثیرپذیری  بررسی  با  میرسپاسی 
با غرب، عمیقاًً در  غربی، نشان می‌دهد که گفتمان فراملی گرایی فردید، باوجود مخالفت 

ساختارهای معرفتی همان مدرنیته ریشه دارد.
این پژوهش اهمیت ویژه‌ای در فهم پارادوکس روش شناختی دارد؛ پارادوکس این است 
که متفکران مقاومتی مانند فردید، ابزارهای نقد خود را از سنت فکری بهره می‌گیرند که با 
آن مخالفت دارند. بررسی میرسپاسی از »زمینه و زمانه« فردید همچنین چهارچوب مفهومی 
مشترک  الگوی  نشان‌دهندۀ  و  می کند  فراهم  قطب  سید  دربارۀ  مشابه  تحلیل  برای  مناسبی 

وابستگی روش شناختی گفتمان های مقاومتی به اپیستمۀ مدرن غربی است.
نشان می‌دهد  با عنوان غرب شناسی اسلام گرا: سید قطب و دیگری غربی،  کتاب دووال 
از دوگانه سازی ساده شرق- غرب و  فراتر  اروپایی،  به »دیگری« مسیحی-  نگاه قطب  که 
رویکرد  این  است.  برخوردار  تحلیلی  پیچیدگی های  از  و  است  متقابل«  »جوهرگرایی های 
اهمیت  با مدرنیتۀ غربی  مقاومتی در مواجهه  برای فهم چگونگی شکل‌گیری گفتمان های 

ویژه‌ای دارد. 
مواضع  تا  قاهره  در  حضورش  نخستین  سال های  از  قطب،  گذار  دربارۀ  دووال  مطالعه 
رادیکال پایانی، بینشی عمیق دربارۀ فرایند روش شناختی این متفکر ارائه می‌دهد. پژوهش 
او همچنین زمینۀ نظری مناسبی برای بررسی وابستگی روش شناختی گفتمان های مقاومتی 
- ازجمله گفتمان های فردید و قطب- به اپیستمۀ مدرن غربی فراهم می آورد و نشان‌دهندۀ 



  34

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

با مدرنیته، از ساختارهای  با مخالفت  پارادوکس درونی این گفتمان هاست: آن ها هم‌زمان 
معرفتی همان مدرنیته بهره می‌گیرند.

و  قطب  سید  بود؟  ضدهژمونیک  واقعاًً  مصر  اسلامی  احیاگری  »آیا  مقالۀ  در  دمیکلیس 
مسئله غرب شناسی اسلامی« )2019( با رویکرد تاریخی-انتقادی به بررسی احیاگری اسلامی 
در  بودن،  ادعای ضدهژمونیک  علی‌رغم  جریان  این  که  می کند  استدلال  و  پرداخته  مصر 
برابر آن هاست.  در  مقاومت  است که مدعی  بازتولیدکنندۀ همان ساختارهای غربی  واقع، 
وی با تکیه بر مفهوم »اکسیدنتالیسم«1، نشان می‌دهد که سه گانه رشید رضا، حسن‌البنا و سید 
اپیستمۀ مدرن غربی که  قطب در فرایند تدوین گفتمان اسلامی خود، ناخودآگاه از همان 

مخالف آن هستند، بهره برداری کرده‌اند. 
پژوهش حاضر، اما با محوریت تحلیل تطبیقی فردید و سید قطب، فراتر از تحلیل منطقه‌ای 
نشان  مطالعه  این  مقاومت می پردازد.  پارادوکس  الگوی جهان شمول  به کشف  دمیکلیس، 
می‌دهد که جریانات مقاومت ضد مدرن در جهان اسلام، صرف نظر از تفاوت های جغرافیایی 
و فرهنگی، از ساختار معرفتی مشترکی برخوردارند که آن ها را در وابستگی روش شناختی 
به اپیستمۀ مدرن غربی گرفتار می سازد. برخلاف تمرکز دمیکلیس بر بُعُد سیاسی- اجتماعی، 
این پژوهش عمق اپیستمولوژیک این وابستگی را در دو قطب جغرافیایی مقاومت اسلامی 

)ایران و مصر( کاوش کرده و قانونمندی جهان شمول این پدیده را آشکار می سازد.
کاتوزیان و معظمی در مقالۀ »غرب‌زدگی: مصائب و محنت های آن« )2014(، تاریخچۀ 
باور  به  می کنند.  ردیابی  ایران  اسلامی  انقلاب  تا  نوزدهم  قرن  از  را  غرب‌زدگی  مفهوم 
شرق  و  غرب  فلسفۀ  در  تاریخی  مرحلۀ  یک  به عنوان  را  غرب‌زدگی  فردید،  نویسندگان 
معرفی می کند که از نفوذ معرفت شناسی یونانی در تفکر مدرن اروپایی سرچشمه می‌گیرد. 
او این مفهوم را به صورت یک دورۀ »نیهیلیسم منفعل« در فلسفۀ غرب و شرق می‌بیند که 

درنهایت با »غرب‌زدگی فعال« و بازگشت به تفکر معنوی و ایمانی جایگزین خواهد شد. 
فردید در این دیدگاه، غرب‌زدگی را مرحله‌ای اجتناب ناپذیر می‌داند که غرب پیش از 
شرق به پایان آن رسیده است. اگرچه نویسندگان مقاله به سید قطب اشاره‌ای نمی کنند، اما 

1. occidentalism



  35

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

نیهیلیسم  فلسفی غربی همچون  مفاهیم  بر  ارائه می‌دهند -تحلیلی که  فردید  از  تحلیلی که 
سطح  در  فردید،  گفتمان  که  می‌دهد  نشان   - دارد  تکیه  هایدگر  اگزیستانسیالیسم  و  نیچه 

روش شناختی، به طور بنیادین وابسته به اپیستمۀ مدرن غربی است.

2. مبنای نظری: »غرب شناسی وارونه« و پارادوکس مقاومت معرفت شناختی

آویشای  و  بوروما  ایان  نوشتۀ  وارونه  غرب شناسی  کتاب  حاضر،  پژوهش  نظری  مبنای 
مارگالیت است. از نظر آن ها، غرب شناسی وارونه مجموعه‌ای از ایدئولوژی ها و نگرش هایی 
است که در جهان غیر غربی در واکنش به غرب شکل گرفته و غرب را نه صرفاًً به عنوان 
فرهنگی  بی‌ریشگی  مادی گرایی،  معنوی،  فساد  نماد  به منزلۀ  بلکه  یک واقعیت جغرافیایی، 
و انحطاط اخلاقی تصویر می کنند. این نگرش ها که عمدتاًً در پاسخ به مدرنیتۀ غربی )و نه 
لزوماًً خود غرب( پدید آمده‌اند، ریشه‌ در سنت های فکری غرب دارند؛ سنت هایی که از 
قرون هجدهم و نوزدهم آغاز شده و سپس از طریق مناسبات امپریالیستی به سایر نقاط جهان 

.)Buruma & Margalit, 2004,pp. 23- 26( گسترش یافته است
متناقض  و  پیچیده  پدیده‌ای  پژوهش،  این  کانونی  مفهوم  به عنوان  وارونه  غرب شناسی 
همان  عمل  در  غرب  مقابل  در  مقاومت گرا  گفتمان های  آن  در  که  می سازد  آشکار  را 
مخالفت  ادعای  که  می کنند  بازتولید  را  روش شناختی  و  معرفت شناختی  ساختارهای 
نشان‌دهندۀ  بلکه  است؛  ساده  تناقض  یک  از  فراتر  پدیده  این  دارند.  را  آن ها  با  رادیکال 
درنوردیدگی عمیق ذهنیت مدرن غربی در لایه های ژرف اندیشه‌ای است که خود را در 
برخلاف شرق شناسی که غرب را  تعریف می کند. غرب شناسی وارونه  با آن  تقابل کامل 
همان  اما  می‌گیرد  سرچشمه  پیرامون ها  از  می کند،  مطرح  گفتمان  تولید  کانون  به عنوان 
علیه  واکنشی  صرفاًً  نه  پدیده  این  می‌گیرد.  کار  به  را  تفوق گرایانه  دوگانه‌انگار،  منطق 
غرب، بلکه درونی سازی عمیق نگاه غربی به خود و دیگری است. در این فرایند، گفتمان 
ابزاری، تقلیل گرا و احاطه گر مهاجم را نسبت به خود و جهان اتخاذ  مقاومت همان نگاه 

.)Buruma & Margalit, 2004, pp. 4 -9( می کند
است.  نهفته  مقاومت  معرفت شناختی  پارادوکس  در  نظری  این چهارچوب  اصلی  هستۀ 
محتوای  با  مخالفت  عین  در  مقاومت،  گفتمان  که  می یابد  تجلی  زمانی  پارادوکس  این 



  36

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

هر  قطب  و  فردید  می سازد.  درونی  را  آن  معرفتی  فرم های  ناخودآگاه  مسلط،  ایدئولوژی 
دو در دام این پارادوکس افتادند: آن ها با اتخاذ منطق دوگانه‌ای که جهان را به »خودی« و 
»غیرخودی« تقسیم می کرد، همان اپیستمۀ مدرن غربی را در قالب اسلامی بازتولید کردند 
که بر تقابل، تسلط و یکسان سازی استوار است. این فرایند را »استحالۀ معکوس« می نامیم؛ 
مسلط  معرفتی  ساختارهای  تأثیر  تحت  کهن  و  بومی  فرهنگی  عناصر  آن  در  که  فرایندی 
اما در عمق خود حامل  بگیرند،  به خود  تا ظاهری مقاومت گرا  دستخوش تحول می شوند 

همان منطق هژمونیک باشند. 
این  می شود.  متبلور  مقاومت«  کاذب  »آگاهی  مفهوم  در  چهارچوب  این  کانونی  نقطۀ 
با  مخالفت  باشد که صرف  باور  این  بر  مقاوم  اندیشمند  می‌گیرد که  زمانی شکل  آگاهی 
از ساختارهای معرفتی آن مصون نگه می‌دارد؛ درحالی که در  تأثیرپذیری  از  او را  غرب، 
آگاهی  چنین  است.  کرده  درونی  را  غرب  مدرن  تقابلی  و  نفی گرایانه  منطق  همان  عمق، 
کاذب موجب می شود که مقاوم نتواند تشخیص دهد نقد او بر غرب، خود با ابزارها و منطق 

معرفتی غربی صورت می پذیرد.
با  سنتی  تجربه محور  معرفت  جایگزینی   .1 از:  عبارتند  چهارچوب  این  عملیاتی  ابعاد 
معرفت متنی- ایدئولوژیک که بر تأویل انحصارگرایانه متون مقدس استوار است. 2. تبدیل 
و  تعریف  بالا  از  حقیقت  آن  در  که  عمودی  قدرت  روابط  به  سنتی  محور  گفتگو  روابط 
کهن  دینی  واژگان  آن  در  که  مقدس  مفاهیم  پنهان  سکولاریزاسیون   .3 می شود.  تحمیل 
بار معنایی مدرن پیدا می کنند. این چهارچوب نظری امکان تحلیل عمیق تناقضات درونی 
فردید و قطب را فراهم می آورد و نشان می‌دهد که چگونه هر دو، علی‌رغم ادعای بازگشت 
نتوانستند  تنها  نه  آن ها  بودند.  اسلام  جهان  در  مدرنیته  تجلی  واقع، حداکثر  در  اصالت،  به 
بدیل معرفت شناختی تولید کنند، بلکه با ایجاد محافظه کاری ایدئولوژیک، مانع شکل‌گیری 

الهیات آزادی بخش اسلامی شدند که بتواند پاسخی اصیل به چالش های معاصر ارائه دهد.

3. فردید: غرب‌زدگی به مثابه بازتولید خشونت معرفتی غرب

فردید، به عنوان یکی از تأثیرگذارترین منتقدان مدرنیته در ایران معاصر، پارادوکس »آگاهی 
و  غرب‌زدگی  مفهوم  طرح  با  وی  می سازد.  نمایان  وضوح  کمال  در  را  مقاومت«  کاذب 



  37

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

بود  قرار  استفاده کرد که  فلسفی غربی  از همان چهارچوب های  نقد تکنولوژی، در واقع، 
آن ها را نقد کند. مفهوم تأصیل در مقابل تحصیل که فردید مطرح ساخت، خود برآمده از 
دوگانگی های مدرن بود نه برآمده از معرفت اسلامی. بدین ترتیب، فردید نه تنها نتوانست 
جایگزین معرفت شناختی واقعی ارائه دهد، بلکه در فرایند »استحاله معکوس«، همان خشونت 

روش شناختی را که ادعای مبارزه با آن داشت، در قالب گفتمان ضد غربی بازتولید کرد.

1-3. مفهوم »غرب‌زدگی«: وام‌گیری از ساختارهای مفهومی غربی

تعریف  فرهنگی  فراگیر  بیماری  به مثابه  را  پدیده  این  غرب‌زدگی،  مفهوم  طرح  در  فردید 
می کند که جامعۀ ایرانی را از بنیان های اصیل خود جدا ساخته و در ورطه تقلید غیر انتقادی 
تجلی  را  غرب‌زدگی  هایدگر،  اندیشۀ  با  پیوند  در  وی  است.  برده  فرو  غربی  الگوهای  از 
از  امر قدسی  انسان و غیبت  مفهوم رهاشدگی  با طرح  فراموشی »هستی« می‌داند. هایدگر 
عالم معاصر، به بحران بنیادین موقعیت معنوی انسان مدرن اشاره می نماید که فردید آن را 
از طریق مفهوم »گوشه نشینی خدای فردا« گسترش می‌دهد )فردید، 1395، ج 1، ص. 28(. 
از منظر فردید، غرب‌زدگی موجب گسست از سنت و عقلانیت بومی می گردد و تقلید 
یا  امپریالیسم  وی  می سازد.  ویران  را  سنتی  معرفت  و  بومی  غرب، حکمت  از  کورکورانه 
»اراده همت«  به  انسان  نیل  تا زمان  تلقی می کند که  تمدن غربی  ذاتی  را جزء  »فرعونیت« 
مبتلا  امپریالیسم  برابر  در  تسلیم  داء  به  بشریت غربی  فردید،  نگاه  از  یافت.  استمرار خواهد 
شده و راه رهایی در خودآگاهی - که متمایز از هویت است - نهفته است )روزنامه رستاخیز، 
محصول  غرب‌زدگی  خود  که  می سازد  آشکار  مفهوم  این  انتقادی  تحلیل  اما  1355(؛ 
اندیشه‌ای  در  مدرن  احاطه گر«  »نگاه  نفوذ  از  نمونه‌ای  و  بوده  غربی  مفهومی  ساختارهای 

محسوب می شود که خود را در تضاد کامل با آن موضع‌گیری می کند.
محور بنیادین نظریۀ غرب‌زدگی فردید بر تقابل دو نمط متافیزیکی از فهم الوهیت مبتنی 
است: از یک سو، انسان معاصر در قید اندیشۀ یونانی )زئوس( و تجلی اسلامی آن )طاغوت( 
با محوریت اهورامزدا، تجسم حقیقت و خیر  ایرانی کهن  اسیر گشته؛ ازسوی‌دیگر، سنت 
مطلق را عرضه می‌دارد که نشانۀ الوهیت متعالی تر تلقی می شود. این تقابل، شکاف اساسی 
)فردید،  می نماید  آشکار  را  مقدس  امر  با  انسان  ارتباط  شیوه  دو  و  کیهان شناسی  دو  میان 



  38

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

)شرق(  »اصالت«  تقابل  بر  غرب‌زدگی  مفهومی  بنیاد  رهگذر،  همین  از   .)132 ص.   ،1381
در برابر »تقلید« )غرب( استوار است که بازتابی مستقیم از دوگانگی‌های کلاسیک اندیشۀ 

اروپایی مانند »سنت/مدرنیته« یا »خود/دیگری« محسوب می شود.
این ساختار مفهومی که در قرن نوزدهم میلادی به دست متفکرانی چون هگل و بعدها 
»غیر  و  »اصیل«  میان  تقابل  اساس  بر  را  جهان  گرفت،  شکل  آلمانی  رمانتیسم  جریان  در 
منطق  همان  معرفت شناختی،  وابستگی  این  از  آگاهی  بدون  فردید  می کند.  تقسیم  اصیل« 
دوگانه‌انگار را در قالب نقد غرب درونی کرد. وی نتوانست درک کند که صرف جابجایی 
قطب های این دوگانگی - یعنی قرار دادن شرق در موقعیت مثبت و غرب در موقعیت منفی 
- تغییری اساسی در ساختار معرفتی زیربنایی ایجاد نمی کند. درنتیجه، فردید به جای ارائه 
بدیل اسلامی که از درون سنت اسلامی و با لحاظ کثرت گرایی ذاتی آن سرچشمه گیرد، 
از همان چهارچوب های مفهومی غربی برای نقد غرب استفاده کرد و در عمل به بازتولید 
وابستگی  تجلیات  از  یکی  را  آن  مارگالیت  و  بوروما  که  پرداخت  وارونه«  »غرب شناسی 

ناخودآگاه به همان ساختارهایی دانستند که ادعای مقاومت علیه آن ها وجود دارد.

2-3. نقد تکنولوژی: تأثیرپذیری از هایدگر متأخر

محورهای  از  یکی  ایرانی،  فرهنگ  بر  آن  استحاله‌ای  تأثیرات  و  مدرن  تکنولوژی  بحران 
کلیدی اندیشه انتقادی فردید را تشکیل می‌دهد. وی در پیوند با تحلیل های هایدگر متأخر، 
تکنولوژی مدرن را نوعی »انکشاف تعرض آمیز« می‌داند که در آن، طبیعت و انسان صرفاًً 
موجودات  تمامی  که  رویکردی  می یابند؛  تقلیل  انرژی  ذخیره  و  استخراج  برای  منابعی  به 
بنیادین  تصور  این  می‌دهد.  قرار  ابزاری  بهره برداری  برای  دائمی  آماده باش  حالت  در  را 
به  را  افراطی که هستی  به دو شکل متجلی می شود: نخست ذهنی سازی  در فضای معاصر 
به  را  افراطی که کلیت وجود  عینی سازی  دوم  فروکاهیده؛  انسانی  و خواست سوژه  اراده 
هایدگر آن  )فرایندی که  تبدیل می کند  بهره برداری  و  قابل محاسبه  اشیای  از  مجموعه‌ای 
را جوهر ماهوی تکنولوژی مدرن معرفی می کند( )شریعتی، 1401، ص. 60(. فردید نیز در 
همسویی با این دیدگاه، تکنیک را فراتر از یک ابزار صرف می‌بیند و آن را به عنوان روشی 

بنیادین برای انکشاف وجود و تعیین رابطه انسان با جهان در نظر می‌گیرد.



  39

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

این موضع‌گیری فردید در حقیقت بازآفرینی مستقیم مفهوم گشتل1 هایدگری محسوب 
معرفتی  نظام کلان  به مثابه  بلکه  ابزارها،  به عنوان مجموعه  نه  تکنولوژی  می شود، جایی که 
بنیادهای فرهنگی و معنوی جامعه را دستخوش دگرگونی ساختاری  تعریف می گردد که 
می نماید؛ اما واکاوی دقیق تر این مسئله، تناقض معرفت شناختی عمیقی را در اندیشه فردید 
چهارچوب  از  کامل  به طور  وابستگی،  این  از  انتقادی  آگاهی  بدون  وی  می سازد:  عریان 
به مثابه گشایش  »تکنولوژی  هایدگری  مفهوم  است.  پذیرفته  تأثیر  هایدگر  مارتین  مفهومی 
نهایی« که تکنولوژی مدرن را شیوه‌ای از کشف جهان معرفی می کند که تمامی موجودات 
که  است  چیزی  همان  دقیقاًً  می نماید،  تلقی  مصرف  و  قابل‌استخراج  ذخیره‌ای  به منزله  را 

فردید تحت عنوان »غرب به عنوان ماشین استحاله« بازتولید کرده است.
تضاد  بر  که  می کند  اتخاذ  را  دوگانه‌انگار  انتقادی  ساختار  همان  فردید  فرایند،  این  در 
»تکنولوژی غربی« در مقابل »حقیقت اصیل شرقی« بنا شده است. این تقابل که در اندیشۀ 
هایدگر به صورت مواجهه بین »تکنیک مدرن« و »حقیقت بنیادی وجود« تجلی می یابد، در 

گفتمان فردید به شکل مقابله میان »غرب مکانیکی« و »شرق معنوی« متجسد می شود. 
تجلی  به عنوان  را  تکنولوژی  حالی  در  فردید  می شود:  آشکار  اینجا  در  بنیادین  تناقض 
خشونت روش شناختی غرب نقد می کند که خودش دقیقاًً از همان روش شناسی فلسفی غربی 
برای این نقد استفاده می نماید. وی قادر به تشخیص این واقعیت نیست که چهارچوب مفهومی 
مورد استفاده‌اش برای نقد تکنولوژی غربی، خود محصول همان سنت فکری است که مدعی 
مبارزه با آن است. این وضعیت را می توان نمونه‌ای از »استحالۀ معکوس« تلقی کرد که در آن، 

ابزارهای نقد خود حامل همان منطقی هستند که قرار است مورد نقد واقع شوند.

3-3. دوگانه »علم حضوری« در برابر »علم حصولی«: بازتولید دوگانه های مدرن

در مسیر جستجوی راه حل معرفت شناختی برای رهایی ایران از غرب‌زدگی، فردید دوگانه‌ای 
عرفانی را مورد بازخوانی و تأویل قرار می‌دهد و آن را محور پیشنهاد اپیستمولوژیک خود 
قرار می‌دهد. وی تمایز بنیادی میان »علم حصولی« )مفهومی( و »علم حضوری« )اشراقی( را 

1. Gestell



  40

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

از متون ابن عربی برگرفته و علوم مدرن را تحت عنوان »علم حصولی غرب‌زده« موضع‌گیری 
می کند. 

بر اساس تقسیم بندی ابن عربی، علم حصولی مبتنی بر حصول صورت موجودات در نفس 
مجرد است، درحالی که علم حضوری بر حضور مستقیم و بی‌واسطه معلوم نزد عالم استوار 
است. علم حضوری در این چهارچوب به سه نحو تجلی می یابد: علم شیء به ذات خویش، 
محسوب  شهود  طریق  از  علم  همان  که  مفنی‌فیه  به  فانی  علم  و  خود  معلول  به  شیء  علم 

می شود. 
این تقسیم بندی به نحو ظریفی چالش های معرفت شناختی درون سنت عرفانی و فلسفی 
متعلق  با  ارتباط عارف  به غیر و چگونگی  تبیین مسئله علم  به‌ویژه در  را آشکار می سازد، 
شناخت )جهانگیری، 1390، ص. 353(. فردید با اتکا به این تمایز، هژمونی علم مدرن را به 

مصاف می طلبد.
فردید میان »تأصیل« به عنوان دانش بنیادین و اصیل اسلامی که با علم حضوری همسان 
است و »تحصیل« به مثابه دانش سطحی و غربی که مبتنی بر علم حصولی است، تمایز قائل 
محکم  بنیان  فاقد  تنها  نه  آن  که  می سازد  آشکار  دوگانگی  این  انتقادی  بررسی  اما  شد؛ 
مدرن  از دوگانه های  تکراری  در حقیقت  بلکه  است،  اسلامی کلاسیک  معرفت شناسی  در 
غربی همچون »اصالت/تقلید« یا »حقیقت/ظاهر« به شمار می‌رود که در لباس مفاهیم اسلامی 
علم حصولی عمدتاًً  و  علم حضوری  میان  تمایز  اصیل،  اسلامی  در سنت  است.  ارائه شده 
داد،  شکل  بدان  فردید  که  تقابلی  و  ارزشی  شکل  به  هرگز  و  داشته  روش شناختی  جنبۀ 

مفهوم سازی نگردیده است. 
فردید »تأصیل« را به مثابه »حقیقت مطلق« تعریف کرد که در خود حاوی تمامی پاسخ های 
با مدرنیته است، درحالی که در سنت اسلامی، دانش همواره سیال  نیاز برای مواجهه  مورد 
مطلق گرایی  این  است.  متحول  واقعیت های  با  پویا  تعامل  و  مناظره  اجتهاد،  بر  مبتنی  و 
معرفت شناختی که فردید عرضه می کند، بیشتر شبیه به ساختارهای ایدئالیستی آلمانی است 

تا شیوۀ اسلامی در تعامل با معرفت.
و  ثروت  تمام  با  اسلامی  معرفت  احیای  به جای  فردید  که  بود  آن  رویکرد  این  پیامد 
این  کرد.  درونی  اسلامی  گفتمان  درون  را  غربی  مطلق گرایانه  ساختارهای  آن،  پیچیدگی 



  41

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

فرایند منجر به تولید نوعی »هژمونی جدید« گردید که در ظاهر اسلامی، اما در عمق حامل 
همان منطق احاطه گر و یکسان ساز مدرن بود که فردید مدعی مبارزه با آن بود. در این میان، 
تناقض اساسی آن است که وی در تلاش برای مقاومت در برابر غرب، به طور ناخودآگاه 
از همان ساختارهای دوگانه‌انگار غربی استفاده کرد که قطب های آن را جابجا نمود، بدون 

آنکه ساختار زیربنایی آن ها را دگرگون سازد.

4-3. ناتوانی در ارائه بدیل معرفت شناختی: تکرار ساختارهای هژمونیک غرب

علی‌رغم ادعای احیای »معرفت اسلامی اصیل«، فردید درنهایت نتوانست نظام معرفت شناختی 
جایگزینی ارائه دهد که واقعاًً از درون سنت اسلامی سرچشمه گیرد و درعین حال پاسخگوی 
نیازهای عصر باشد. نقد او صرفاًً ماهیت سلبی داشت و راه حل عملی جز »نفی غرب« ارائه 

نمی‌داد. 
ابزارهای مفهومی که فردید به کار می گرفت، کاملاًً غربی  در حقیقت، زبان تحلیلی و 
بود و او نتوانست از این چهارچوب خارج شود. این ناتوانی در ارائه بدیل سازنده منجر به 
آن شد که گفتمان فردید به محافظه کاری و تعصب بینجامد. بدون ارائه راه حل مثبت، وی 
جامعه را به پذیرش »حوالت تاریخی« فراخواند، اما این تقدیری بود که با چشم مدرن و از 
»Geschick« هایدگر  معادل  را  تاریخی«  او »حوالت  بود.  تعریف شده  طریق عینک غربی 

قرار داد.
میراث هژمونیک اندیشۀ فردید در انقلاب اسلامی ایران به‌وضوح نمایان شد. گفتمان او به 
ابزاری برای مشروعیت بخشی به قدرت های سنتی تبدیل شد که در عمل همان ساختارهای 
متمرکز و احاطه گر مدرن را در قالب اسلامی بازتولید کردند. فردید انقلاب اسلامی را مقدمه‌ای 
اظهار  زمینه  این  در  و  می کند  تلقی  آخرالزمان«  واحده  امت  به  تاریخ  »اعاده  برای  بنیادین 
می‌دارد: »انقلاب ایران با درک عمیق یک ضرورت تاریخی شکل گرفته است و آن اینکه باید 
عهد نوینی بست. این انقلابی است که بازگشت به تفکر آماده گری برای ظهور امام عصر و 

زمینه سازی برای انقلاب جهانی را در پیش گرفته است« )مددپور، 1372، ص. 184(. 
این رویکرد فردید که انقلاب را در قالب روایت اسکاتولوژیک خاص تفسیر می کند، 
در واقع، نمونه‌ای از همان »تاریخ نگاری غایت شناختی« محسوب می‌شود که ریشه در فلسفه 



  42

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

تاریخ غربی - از هگل تا مارکس - دارد. این تفسیر خطی و هدفمند از تاریخ که انقلاب 
را به مثابه مرحله‌ای ضروری در جهت تحقق هدف نهایی تاریخ معرفی می کند، دقیقاًً منطق 
ترتیب،  بدین  فردید  می نماید.  بازتولید  اسلامی  مفاهیم  لباس  در  را  مدرن  پیشرفت گرایانه 
از »خطی نگری  نوعی  تولید  به  برابر خطی نگری غربی، خود  در  مقاومت  ادعای  علی‌رغم 

اسلامی« دست زد که در ساختار عمقی خود، حامل همان منطق حتمی گرا و احاطه گر است
به  منجر  می تواند  مقاومت«  »آگاهی کاذب  است که چگونه  پدیدۀ آشکارساز آن  این 
تولید نوعی هژمونی گردد که در ظاهر مخالف غرب، اما در عمق حامل همان منطق قدرت 
ترتیب،  بدین  فردید  می شود.  محسوب  غربی  مدرن  اپیستمۀ  مشخصۀ  که  است  تسلط  و 
معرفتی  بازتولیدکنندۀ همان خشونت  به  مقاومت گرایانه، درنهایت  ادعاهای  تمام  علی‌رغم 
است که صرف  آن  نشان‌دهندۀ  تناقض  این  داشت.  را  آن  با  مبارزه  ادعای  که  تبدیل شد 
هژمونی  برابر  در  حقیقی  مقاومت  نمی تواند  معرفتی،  ساختار  تغییر  بدون  محتوا  جابجایی 

ایجاد کند، بلکه منجر به تولید اشکال جدید همان هژمونی می شود.

4. سید قطب: جاهلیت مدرن به مثابه هژمونی اسلامی شده

نمونۀ  بیستم،  قرن  در  سیاسی  اسلام  متفکران  تأثیرگذارترین  از  یکی  به عنوان  قطب،  سید 
نمایش  به  معاصر  اسلام  در جهان  را  مقاومت«  »آگاهی کاذب  پارادوکس  از  دیگری  بارز 
می گذارد. قطب با بازتعریف مفاهیمی چون جاهلیت، حاکمیت و جهاد، نه از درون سنت 
از  را  جاهلیت  او  کرد.  عمل  مدرن  سیاسی  ایدئولوژیک-  منطق  با  بلکه  اسلام،  تفسیری 
بیشتر شبیه  تبدیل کرد؛ تحولی که  به وضعیت جهان شمول معاصر  تاریخی محدود  مفهوم 
به سکولاریزاسیون مفاهیم مسیحی در غرب بود تا احیای معرفت اسلامی. این روش شناسی 
که از استعمار غربی اقتباس شده بود، به جای آنکه از درون سنت اسلامی سرچشمه گیرد، به 

شیوه‌ای کاملاًً مدرنیستی به بازتعریف مفاهیم کهن اسلامی پرداخت. 
از همان روش شناسی  مفاهیم  این  بازآفرینی  استحالۀ معکوس، سید قطب در  فرایند  در 
ایتالیایی  و  فرانسوی  بریتانیایی،  استعمارگران  که  همان گونه  کرد:  تقلید  غربی  استعماری 
اساطیر و روایات قرون وسطایی را برای توجیه هژمونی خود بازتعریف می کردند - مانند 
و  پیش‌اسلامی  مفاهیم  نیز  قطب  الجزایر-  در  فرانسه  به‌دست  صلیبی  جنگ های  بازآفرینی 



  43

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

این  گرفت.  کار  به  معاصرسازی  برای  ساده شده  و  ایدئولوژیک  به صورت  را  اسلام  صدر 
احاطه گر«  »نگاه  همان  بلکه  گرفت،  فاصله  اسلامی  غنی  تفسیری  سنت  از  تنها  نه  رویکرد 
مدرن را که جهان را بر اساس دوگانگی های مطلق تقسیم می کند، در چهارچوب اسلامی 

درونی ساخت.

1-4. تأثیرپذیری از روش شناسی غربی علی‌رغم ادعای مخالفت با آن

روش قطب در بازتعریف مفاهیم اسلامی، ریشه در روش شناسی مدرن غربی داشت نه در 
سنت چند صدساله تفسیر و فقه اسلامی. او مفهوم »جاهلیت« را که در طول دورۀ عباسیان با 
ظرافت تئولوژیک و تنوع تفسیری توسعه یافته بود، به ابزاری سیاسی و کاملاًً دوگانه‌انگار 

تقلیل داد.
سید قطب با اتکا به مفهوم »حاکمیت« و درنوردیدگی آن با رویکرد فلسفی‌ای، تفسیری 
از »جاهلیت« عرضه می کند که فراتر از مرجعیت تاریخی پیش از اسلام، ابعادی فراگیر و 
فراتاریخی به خود می‌گیرد. این مفهوم گسترده نه تنها جهان غیر اسلامی، بلکه هر جامعه 

مسلمانی را که حاکمیت الهی را انکار نماید، دربردارد.
 از منظر او، جاهلیت مقوله‌ای جامع محسوب می شود که در هر حوزه‌ای از رفتار انسانی 
و در هر جامعه‌ای که قوانین اسلامی در آن اجرایی نگردد، قابل تشخیص است. بر اساس 
نیز در  را  ناصر  بلکه جامعه مصر تحت حکومت  تنها غرب،  نه  او  احاطه گر،  همین درک 
وضعیت جاهلیت می‌داند؛ زیرا دیکتاتوری ملی گرای سکولار ناصر مظهری از رد حاکمیت 

الهی تلقی می شود.
حاکمیت مبتنی بر انسان، بدان معناست که اراده انسان در مقابل قوانین بشری تسلیم شده 
و مانع اطاعت صحیح از اراده خدا و قانون الهی می گردد. سید قطب این وضعیت را »شرک« 

موسوم می سازد: »شریک کردن خدایان دروغین به خدا« )سید قطب، 1393، ص. 124(.
 این ساده سازی شدید، نشانه‌ای از تأثیرپذیری ناخودآگاه از رویکرد مدرنیستی غرب به 

تقلیل گرایی و یکسان سازی پیچیدگی های فرهنگی و معرفتی بود.
در سنت اسلامی کلاسیک، جاهلیت مفهومی تاریخی و محدود بود که به دورۀ خاصی 
اشاره داشت، اما سید قطب آن را به حکمی جهان شمول و فراتاریخی تبدیل کرد که هر 



  44

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

که  می شود  زمانی آشکار  عمیق تر  تناقض  قضاوت کرد.  اساس آن  بر  می توان  را  جامعه‌ای 
در نظر بگیریم او علی‌رغم انتقاد تند از فردگرایی غربی، خود به شکل خاصی از فردگرایی 
ایدئولوژیک روی آورد. او جامعه آینده را بر پایۀ »فرد انقلابی« - که خود نمونه آن بود - 
تأکید  با  البنا  رویکرد جمع گرای حسن  با  تضاد آشکار  در  رویکردی که  پایه‌ریزی کرد، 
بر شورا قرار داشت. این فردگرایی انقلابی، بازتابی مستقیم از نگاه مدرن غرب به »قهرمان 
انقلابی« بود که تاریخ را به حرکت درمی آورد. او بدین ترتیب، همان ساختار معرفتی را که 

در غرب مورد انتقاد قرار می‌داد، در قالب اسلامی بازتولید کرد.

2-4. تولید هژمونی جدید با ابزارهای غربی

میراث سید قطب پس از اعدام او در سال ۱۹۶۶ به‌ویژه از سوی برادرش محمد قطب در 
عربستان سعودی گسترش یافت و نوعی هژمونی جدید در جهان اسلام ایجاد کرد که ماهیتاًً 
ترکیب  پایۀ  بر  غرب  هژمونی  که  همان گونه  بود.  غربی  قدرت  ساختارهای  از  گرفته  وام 
»مسیحیت پروتستان و روح سرمایه‌داری« بنا شده بود، هژمونی قطبی بر پایۀ »اسلام سیاسی 

شده و ایدئولوژیک« استوار شد.
این هژمونی جدید همان ساختار متمرکز، احاطه گر و یکسان ساز را داشت که مشخصه 
اندیشۀ قطب،  الهی« در  اسلامی. مفهوم »حاکمیت  لباس  اما در  اپیستمۀ مدرن غربی است، 
بازتابی واضح از ایده های سیاسی مدرن غربی بود. او حاکمیت را به صورت مطلق و غیرقابل 

تفسیر تعریف کرد.
قطب در تبیین این حاکمیت مطلق، با استناد به آیات متعدد قرآن، از جمله آیۀ 50 سورۀ 
قصص، آیۀ 36 سوره احزاب و آیات 18 و 19 سورۀ جاثیه، مفهوم حاکمیت را به طور انحصاری 
برای خداوند ترسیم می کند. وی با قاطعیت متعلق به اپیستمۀ مدرن غربی بیان می‌دارد: »قرآن 
فقط یک راه دارد« که این خود بازتاب همان منطق یک بعدی و انحصاری است که در ساختار 
معرفت شناختی غربی متجلی می شود. او همه امور زندگی )اعم از امور فردی و اجتماعی( را 

در چهارچوب تعالیم خدا و »راه« الهی محدود می کند )قطب، 1387، صص. 23-24(.
چهارچوب  در  همواره  حاکمیت  مفهوم  اسلامی،  سنتی  فقه  در  که  است  حالی  در  این 
متغیر  با واقعیت های  تعامل  برای  لازم  انعطاف پذیری  »شورا« و »اجماع« شکل می گرفت و 



  45

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

از ساختارهای  تأثیرپذیری  نشانۀ آشکار  تعریف حاکمیت،  در  مطلق گرایی  این  داشت.  را 
قدرت متمرکز و بوروکراتیک غربی بود که در آن قدرت از مرکز واحد تعریف و توزیع 

می شود.
بدین ترتیب، قطب به جای تولید بدیل معرفت شناختی که از درون سنت اسلامی سرچشمه 
گیرد، به تولید نسخۀ اسلامی همان هژمونی غربی پرداخت که ادعای مبارزه با آن را داشت. 
وارونه  غرب شناسی  را  آن  مارگالیت  و  بوروما  که  است  چیزی  مصداق  دقیقاًً  فرایند  این 

نامیدند: بازتولید ساختارهای غربی در قالب مقاومت علیه غرب.

3-4. سفر به آمریکا: نقطه عطف در رادیکالیزه شدن به شیوۀ غربی

تجربۀ قطب در آمریکا طی سال های 1948 تا ۱۹۵۰ نقشی کلیدی در شکل‌گیری رویکرد 
پارادوکسیکال غرب محور او ایفا کرد. او آمریکا را با مفاهیمی مانند »بربریت« و »نژادپرستی« 
تقابل  مانند   - غربی  مفهومی  ابزارهای  همان  از  ناخودآگاه  نقد خود،  در  اما  کرد،  تحلیل 

»متمدن/بربر« - استفاده کرد که قرار بود نقدشان کند.
قطب در تحلیل جامعه آمریکایی، آن را »کارخانه بزرگ« توصیف می کند که در آن 
بر محور  را  نگاه که جامعه  این  یافته‌اند.  تنزل  ثروت  انباشت  و  تولید  ابزارهای  به  انسان ها 
تقابل مادی/معنوی ارزیابی می کند، بازتاب وضوح همان دوگانه‌انگاری است که در قلب 

اپیستمۀ مدرن غربی قرار دارد.
در  که  می کند  معرفی  بدوی  خشونت  از  متمایز  مفهومی  را  تمدن«  »وحشیگری  قطب 
پیچیدگی های صنعتی و فناوری پنهان شده است. این چهارچوب نظری که تمدن را صرفاًً 
بر مبنای دیکوتومی روحانیت/مادیت قضاوت می کند، خود محصول همان منطق طبقه بندی 

کننده و احاطه گر غربی است.
نظریۀ سقوط تمدنی که قطب مطرح می کند ـ مبنی بر اینکه جامعه‌ای می تواند جهان را فتح 
کند اما خویشتن را از دست بدهد ـ بازآفرینی مفهوم غربی »تضاد درونی تمدن« است؛ مفهومی 

که در اندیشۀ غربی، از اشپنگلر تا تاینبی، مطرح شده بود )خالدی، 1393، صص. 91-100(.
مفهومی غربی خارج شود،  از چهارچوب  نتوانسته است  داد که قطب  نشان  تجربه  این 
بلکه صرفاًً قطب های آن را جابجا کرده است. قطب در نقد جامعه آمریکایی، به جای ارائه 



  46

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

بدیل اسلامی که از درون معرفت اسلامی شکل گرفته باشد، از کلیشه های غرب ستیزانه بهره 
برد که خود محصول همان نگاه دوگانه‌انگار غربی بود. 

او مفاهیمی مانند »فساد اخلاقی غرب«، »ماده گرایی« و »فردگرایی« را با همان زبانی که 
شرق شناسان غربی برای توصیف و تحقیر شرق به کار می بردند، علیه غرب به کار گرفت. 
این امر بیانگر درگیری عمیق ذهنی او در چهارچوب مفهومی غربی بود و نشان‌دهندۀ آن 

بود که او نتوانسته است خارج از این چهارچوب تفکر کند.

4-4. تناقض روش شناختی: ادعای ضد غربی با ابزارهای غربی

تناقض اساسی در اندیشۀ قطب در مقایسه آثار اولیه و انتهایی او به‌وضوح نمایان می شود. در 
کتاب عدالت اجتماعی در اسلام که در سال ۱۹۴۹ نوشت، قطب غرب را به دلیل فردگرایی 
افراطی و سرمایه‌داری بی‌رحم نقد می کند )قطب، 1379، صص. 15-13(، اما هم‌زمان همان 
ساختارهای مفهومی غربی را برای تحلیل جامعه اسلامی به کار می‌گیرد. او مفهوم »عدالت« 
را بر پایه مؤلفه هایی مانند »آزادی وجدان«، »برابری مطلق« و »مسئولیت متقابل« تعریف کرد 
که همگی ریشه در اندیشه لیبرال غربی دارند )قطب، 1379، صص. 65-48(، نه در فقه سنتی 
اسلامی که بر تعادل، انعطاف و تدرج تأکید دارد. تنها چند سال پس از این کتاب، قطب 
به کلی موضع خود را تغییر داد و به جای نقد ساختاریافته مدرنیته، به بازتولید همان خشونت 

روش شناختی غربی روی آورد که قبلاًً آن را محکوم کرده بود.
او جهان را به دو بخش کاملاًً متضاد »دارالاسلام« و »دارالحرب« )جاهلیت( تقسیم کرد. 
طبق دیدگاه قطب، مناطق خارج از حاکمیت اسلامی »دارالحرب« محسوب شده و روابط 
مسلمانان با آن ها یا مبتنی بر مقابله مسلحانه یا بر اساس پیمان های صلح تنظیم می شود. این 
تقسیم بندی موجب می شود که حتی در حالت صلح، اهالی غیرمسلمان این مناطق فاقد »ولاء« 
)وفاداری دینی( نسبت به جامعۀ اسلامی تلقی شوند )قطب، 1393، ص. 109(، همان گونه که 
استعمارگران جهان را به دو قسمت »متمدن/عقب مانده« تقسیم می کردند. این تحول، بیانگر 

تسلیم ذهنی او به همان ایدئولوژی دوگانه‌انگار غربی بود که ادعای مبارزه با آن را داشت
درنتیجه، اندیشۀ سید قطب درنهایت منجر به  نوعی »برتری طلبی مذهبی« شد که ساختاری 
و  دیگری  به  ابزاری  نگاه  همان  احاطه گر،  منطق  همان  داشت:  غرب  هژمونی  مشابه  کاملاًً 



  47

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

همان خشونت روش شناختی که ادعای مقاومت علیه آن را داشت. قطب بدین ترتیب، نمونۀ 
بارزی از آن چیزی شد که »آگاهی کاذب مقاومت« نامیده می شود: اندیشمندی که در حین 

مبارزه با غرب، عمیق ترین تجلی همان منطق غربی در جهان اسلام تبدیل شد.

5. مقاومت وابسته: مقاومت در آینۀ غرب

بررسی تطبیقی اندیشۀ فردید و سید قطب، پارادوکس عمیق »مقاومت وابسته« را در کمال 
وضوح آشکار می سازد. هر دو متفکر، علی‌رغم تفاوت های جغرافیایی، زمانی و محتوایی، 
غربی  معرفت شناختی  ساختارهای  همان  بازتولید  آمدند:  گرفتار  مشترک  الگوی  یک  در 
که ادعای مبارزه رادیکال با آن ها را داشتند. این همسانی ساختاری نه صرفاًً تصادفی، بلکه 
نشان‌دهندۀ نفوذ عمیق اپیستمۀ مدرن غربی در لایه های ناخودآگاه اندیشۀ مقاومت گراست.

فردید و قطب هر دو با بازتعریف مفاهیمی چون جاهلیت، فساد، بدعت و غرب‌زدگی، 
کلیشه های  مشابه  خود  ساختار  در  که  ساختند  غرب  برابر  در  دوگانه‌انگار  کاملاًً  گفتمانی 
»دیگری«  به عنوان  را  شرق  غربی  شرق شناسان  که  همان‌گونه  است.  شرق  دربارۀ  غربی 
همین  با  را  نیز غرب  متفکر  دو  این   - غیرعقلانی، خرافی  - عقب مانده،  می کردند  تصویر 
فاسد.  بی‌روح،  مادی،  غرب  کردند:  تحلیل  معکوس  قطب های  با  اما  دوگانه‌انگار،  منطق 
این »معکوس سازی« نه تنها تغییری اساسی در ساختار معرفتی ایجاد نکرد، بلکه همان منطق 
بُعُد دیگر این وابستگی در نحوۀ  نفی گرا و تقابلی مدرن را در قالب اسلامی تقویت کرد. 

مدرنیزه کردن و ایدئولوژیک تبدیل کردن مفاهیم اسلامی نمایان می شود.
ابزاری سیاسی  به  را  پیچیده و چندلایه »علم حضوری« و »علم حصولی«  فردید مفاهیم 
برای نقد مدرنیته تقلیل داد، درحالی که در سنت اسلامی این مفهوم بخشی از طیف وسیع تر 
نیز مفهوم تاریخی »جاهلیت«  ایدئولوژیک. قطب  ابزار تقابل  نه  معرفت شناسی عرفانی بود 
بر اساس آن  را  بتوان هر جامعه‌ای  تبدیل کرد که  فراتاریخی  به حکمی جهان شمول و  را 
کاری  همان  مصداق  مقدس،  مفاهیم  پنهان«  »سکولاریزاسیون  فرایند  این  کرد.  قضاوت 
بود که مسیحیت پروتستان در غرب با مفاهیم مقدس خود انجام داده بود: تبدیل آن ها به 

ابزارهای سیاسی- ایدئولوژیک.
نکتۀ حیاتی در اینجا آن است که این رویکرد، در واقع، پذیرش ضمنی چهارچوب های 



  48

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

در  ریشه  مفاهیمی می‌دیدند که  از طریق عینک  را  متفکر جهان  بود. هر دو  فکری غربی 
مقدس،  متون  به  ابزاری  نگاه  مطلق،  دوگانگی های  به  جهان  تقسیم  داشت:  مدرن  اپیستمۀ 
تحمیل وحدت ایدئولوژیک به جای پذیرش کثرت طبیعی. به عنوان مثال، در کتاب دشمن 
در آینه، یوبن تأکید می کند که روش های عقل گرایانه پساروشنگری، تصاویر کلیشه‌ای از 
نقاب  پشت  را  معنا  تولید  مکانیسم های  این  درحالی که  می کنند،  تولید  اسلامی  بنیادگرایی 
که  می‌دهد  نشان  نقد  این   .)Euben, 1999, 15( می سازند  پنهان  عینی  و  علمی  ادعاهای 
مشکل تنها در محتوای اندیشه نیست، بلکه در خود روش شناسی و ابزارهای شناختی نهفته 

است که این متفکران از آن استفاده کردند.
فردید و قطب نتوانستند درک کنند که آنچه به عنوان »گفتمان ضدهژمونیک رادیکال« 
تلقی می کردند، در حقیقت »هژمونی جدیدی« است که در چهارچوب های فکری غربی 
شکل گرفته و با سنت های چندگانه و کثرت گرای اسلامی در تضاد بنیادی قرار دارد. بُعُد 
روش شناختی این پارادوکس در اتخاذ »نگاه احاطه گر« نمود یافت. هم فردید و هم قطب 
جهان را از منظر یک کل نگری ایدئولوژیک در نظر گرفتند که در آن تمام عناصر باید در 
نگاه که ریشه در کارتزیانیسم1 و سوژۀ مدرن غربی  این  تعریف شوند.  چهارچوب واحد 

دارد، با سنت کثرت گرایانه و گفتگومحور اسلام کلاسیک در تضاد بنیادی است. 
و  جمعی  اجتهاد  مختلف،  دیدگاه های  میان  تعامل  طریق  از  حقیقت  اسلامی،  سنت  در 
از  ناتوان  آن ها  بالا.  از  واحد  رؤیت  تحمیل  طریق  از  نه  می‌گیرد،  شکل  پیوسته  گفتگوی 
تحمیل  نه  است،  تنوع  و  کثرت  پذیرش  نیازمند  واقعی  آگاهی  که  بودند  نکته  این  درک 

وحدت ایدئولوژیک که خود بازتابی از منطق تمامیت خواه مدرن محسوب می شود.

دوگانگی های  از طریق  را  عقل گرایی که جهان  و  منهجی  بر شک  مبتنی  دکارت  رنه  فلسفی  مکتب   .1
مطلق )ذهن/ماده، سوژه/ابژه( تفسیر می کند. این رویکرد بر »سوژۀ مدرن« متکی است که خود را مرکز 

معرفت و حقیقت می‌داند و واقعیت را از منظر احاطه گر و کل نگرانه درک می کند.



  49

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

جدول 1: بررسی تطبیقی وابستگی روش شناختی فردید و سید قطب

سید قطبفردیدویژگی
ریشه/موازی 

معرفت شناختی غربی
هژمونی جدید 

حاصل

چهارچوب 
مقاومت

غرب‌زدگی 
و تقابل علم 
حضوری و 

حصولی

جاهلیت و 
حاکمیت مطلق

دوگانگی‌های مدرن 
)اصالت/تقلید، خود/

دیگری( و فلسفۀ تاریخ 
غربی

محافظه کاری 
ایدئولوژیک

نقد مدرنیته

نقد تکنولوژی 
)وام گرفته از 
هایدگر متأخر(

نقد جامعۀ 
آمریکایی 

)با ابزارهای 
مفهومی غرب(

مفهوم گشتل هایدگر و 
دوگانگی متمدن/بربر

بازتولید خشونت 
معرفتی

رویکرد به متون 
مقدس و سنت

تقلیل علم 
حضوری/

حصولی به ابزار 
ایدئولوژیک

تبدیل قرآن به 
منشور انقلابی

سکولاریزاسیون پنهان 
مفاهیم مقدس 

)مانند پروتستانتیسم(

هژمونی 
فکری-فرهنگی

نگاه به 
دیگری/غرب

تقسیم جهان به 
شرق اصیل و 
غرب غیر اصیل

تقسیم جهان 
به دارالسلام 
و دارالحرب 

)جاهلیت(

منطق هویت غربی 
)دیالکتیک هگلی( و 

دوگانگی دوست/دشمن 
اشمیت

فاشیسم مذهبی/
تئوکراسی 

مدرنیزه

ناتوانی در 
ارائه بدیل

دعوت به پذیرش 
حوالت تاریخی

پایه‌ریزی جامعه 
بر پایۀ طلیعۀ 

پیشتاز و انقلابی

تاریخ نگاری 
غایت شناختی و قهرمان 

انقلابی مدرن

تصلب و رکود 
فکری



  50

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

1-5. چرا این گفتمان ها نتوانستند بدیل اصیل تولید کنند؟

وابستگی ساختاری  در  اصیل،  معرفت شناختی  بدیل  تولید  در  و قطب  فردید  ناتوانی  ریشۀ 
آن ها به همان چهارچوب های مفهومی نهفته است که ادعای تجاوز از آن ها را داشتند. این 
و  روش شناختی  سطح  معرفت شناختی،  سطح  است:  تشخیص  قابل  سطح  سه  در  وابستگی 

سطح عملیاتی.
در سطح معرفت شناختی، هر دو متفکر از »منطق هویت« غربی تأثیر پذیرفتند که بر اساس 
آن، هر پدیده‌ای باید در تقابل با »دیگری« تعریف شود. این منطق که ریشه در دیالکتیک 
هگلی دارد، جهان را به صورت مجموعه‌ای از تقابل های مطلق در نظر می‌گیرد که در آن 
هر عنصر تنها در نفی دیگری معنا پیدا می کند. فردید »شرق اصیل« را تنها در تقابل با »غرب 
تنها در مقابل »جاهلیت مدرن« مفهوم سازی  فاسد« تعریف کرد و قطب »اسلام حقیقی« را 
کرد. این رویکرد مانع از درک آن شد که هویت اسلامی نیازمند تقابل با دیگری نیست، 
بلکه از درون خود و در تعامل مثبت با واقعیت شکل می‌گیرد. در سطح روش شناختی، آن ها 
از »تفکر ابزاری« مدرن تأثیر پذیرفتند که متون مقدس و سنت را به مثابه منابعی برای تولید 
با  پیوسته  تعامل  منابع زنده معرفت که در  به عنوان  نه  نظر می‌گیرد،  ایدئولوژی سیاسی در 

واقعیت معنا می یابند.
قطب قرآن را به »منشور انقلابی« تبدیل کرد و فردید سنت عرفانی و هایدگر را به »ابزار 
مقاومت فرهنگی« تقلیل داد. این رویکرد ابزاری، مشابه چیزی بود که پروتستانتیسم با کتاب 
مقدس انجام داده بود: تبدیل متن مقدس به سند سیاسی-ایدئولوژیک. در سطح عملیاتی، 
هر دو به تولید ساختارهای قدرت متمرکز و احاطه گر انجامیدند که در طبیعت خود مصداق 
هژمونی غربی بود که ادعای مبارزه با آن را داشتند. آن ها نتوانستند درک کنند که مقاومت 
واقعی نیازمند ایجاد فضاهای گفتگومحور و کثرت گراست که امکان تولید معرفت جمعی 

را فراهم آورد، نه تحمیل حقیقت از بالا.

2-5. پیامدهای این وابستگی: ترویج محافظه کاری و خشونت در جهان اسلام

پیامدهای گفتمان های فردید و سید قطب در جهان اسلام معاصر، تأییدی عملی بر فرضیه 
اصلی پژوهش حاضر محسوب می شود: این فرضیه که گفتمان های مقاومت گرا، زمانی که 



  51

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

از همان ساختارهای معرفتی تغذیه می کنند که با آن ها مبارزه می کنند، در نهایت منجر به 
بازتولید همان منطق هژمونیک می شوند.

با  حکومتی  به  بخشیدن  مشروعیت  به  اسلامی  انقلاب  از  پس  ایران  در  فردید  میراث 
ایدئولوژیک  دولت های  مشابه  خود  ساختار  در  که  انجامید  مدرنیزه«  »تئوکراسی  رویکرد 
غربی بود. همان گونه که این دولت ها بر پایۀ ایدئولوژی واحد و تحمیل آن از بالا استوار 
بودند، نظام سیاسی پس از انقلاب نیز بر اساس تفسیر انحصاری از اسلام و نفی کثرت گرایی 
بنیان نهاده شد. این نظام، علی‌رغم اسلامی بودن، همان خشونت روش شناختی را اعمال کرد 

که مشخصۀ مدرنیتۀ غربی است: یکسان سازی، نفی تفاوت، تحمیل وحدت ایدئولوژیک.
»اسلام  انجامید که  تولید جریان هایی  به  از آن  فراتر  و  نیز در جهان عرب  میراث قطب 
به جای احیای روح  این جریان‌ها،  برای کسب قدرت تبدیل کردند.  ابزاری  به  سیاسی« را 
اسلامی که بر رحمت، کثرت گرایی و گفتگو استوار است، به تولید نوعی »فاشیسم مذهبی« 
منطق  همان  آن ها  بود.  غربی  فاشیستی  جریان های  مشابه  خود  ساختار  در  که  پرداختند 
»دوست/دشمن« را که کارل اشمیت در اندیشۀ سیاسی غرب نظریه پردازی کرده بود، در 

قالب »مؤمن/کافر« بازتولید کردند.
فردید  اندیشه  از  انحراف  از  ناشی  نه  پیامدها  این  که  است  آن  اینجا  در  بنیادین  نکتۀ   
وقتی  نهادند.  بنیان  آن ها  که  است  معرفتی  ساختارهای  همان  منطقی  نتیجه  بلکه  قطب،  و 
استوار شود،  ایدئولوژیک  تحمیل وحدت  و  دیگری  نفی  مطلق،  تقابل  اساس  بر  گفتمانی 

منجر به خشونت می شود، صرف نظر از اینکه محتوای آن دینی باشد یا سکولار.

3-5. نیاز به بازاندیشی در روش شناسی نقد مدرنیته با تکیه بر معرفت های بومی

آشکار  را  مدرنیته  نقد  روش شناسی  در  بنیادی  بازاندیشی  ضرورت  قطب  و  فردید  تجربۀ 
می سازد. این بازاندیشی نباید صرفاًً در سطح محتوا، بلکه در سطح ساختارهای معرفت شناختی 
انجام پذیرد. نقد واقعی مدرنیته نیازمند آن است که از درون معرفت های بومی و با حفظ 
کثرت گرایی ذاتی آن ها صورت گیرد، نه از طریق وارد کردن مفاهیم مدرن به قالب های 
سنتی. معرفت های بومی ایرانی- اسلامی، برخلاف تصویری که فردید و قطب ارائه دادند، 

ذاتاًً کثرت گرا، گفتگومحور و انعطاف پذیر هستند. 



  52

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

مفهوم »اجتهاد« در فقه، »کشف« در عرفان و »حکمت« در فلسفۀ ایرانی-اسلامی، همگی 
بر این اصل استوارند که حقیقت از طریق تعامل پیوسته با واقعیت و در چهارچوب گفتگوی 
بنیادی  احاطه گر و تحمیلی مدرنیته در تضاد  با منطق  این رویکرد  جمعی کشف می شود. 

قرار دارد.
نیاز باید بر اساس احیای این ظرفیت های معرفتی اسلام صورت گیرد،  بازاندیشی مورد 
نه تقلید از الگوهای غربی. این امر نیازمند درک عمیق از تفاوت میان »نقد درونی« که از 
درون سنت شکل می‌گیرد و »نقد بیرونی« است که ساختارهای مفهومی خارجی را وارد 

سنت می کند.

4-5. گفتمان های جایگزین مبتنی بر »اپیستمه های چندگانه« و گفتگوی انتقادی سنت/مدرنیته

راه حل مسئله مطرح شده در این پژوهش، نه در نفی کامل مدرنیته و نه در پذیرش مطلق 
آن، بلکه در تولید گفتمان هایی نهفته است که بر »اپیستمه های چندگانه« و گفتگوی انتقادی 
باشند:  برخوردار  ویژگی  سه  از  باید  گفتمان ها  این  باشند.  استوار  مدرنیته  و  سنت  میان 

کثرت گرایی معرفت شناختی، گفتگومحوری روش شناختی و انعطاف پذیری عملیاتی.
مختلف  منابع  از  معرفت  پذیرفته شود  که  معناست  این  به  معرفت شناختی  کثرت گرایی 
این  باشد.  داشته  انحصار حقیقت  ادعای  نمی تواند  منبع واحدی  هیچ  و  سرچشمه می‌گیرد 
میان  سازنده  تعامل  امکان  دارد،  مطابقت  اسلام  اصیل  روح  و  ایرانی  سنت  با  که  رویکرد 

معرفت های سنتی و مدرن را فراهم می آورد، بدون آنکه یکی به دیگری تقلیل داده شود.
میان  تعامل  و  گفتگو  طریق  از  که حقیقت  معناست  بدان  گفتگومحوری روش شناختی 
دیدگاه های مختلف کشف می شود، نه از طریق تحمیل از بالا. این امر نیازمند ایجاد فضاهای 

عمومی است که در آن ها امکان بحث آزاد و انتقادی وجود داشته باشد.
انعطاف پذیری عملیاتی نیز به این معناست که راه حل ها باید متناسب با شرایط زمانی و 
مکانی باشند و هیچ الگوی ثابت و مطلقی وجود نداشته باشد. این رویکرد امکان تطبیق با 

تحولات زمان را فراهم می آورد، بدون آنکه بنیادهای اصیل از دست بروند.
چنین گفتمان هایی تنها زمانی شکل خواهند گرفت که از تجربۀ گفتمان فردید و قطب 
است،  ساخته  آشکار  پژوهش  این  که  وابسته«  »مقاومت  پارادوکس  و  شود  گرفته  درس 



  53

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

از  عمیق  آگاهی  نیازمند  واقعی  مقاومت  شود.  گرفته  نظر  در  جدی  هشداری  به عنوان 
بازتولید همان چیزی خواهد  به  نهفته‌اند؛ وگرنه  ساختارهای معرفتی است که در پس آن 

انجامید که با آن مبارزه می کند.

نتیجه‌گیری

تحلیل گفتمان های فردید و سید قطب، باوجود تفاوت های ظاهری، پرده از یک پارادوکس 
کنایه آمیز برمی‌دارد: تلاش های آن ها برای مقاومت رادیکال در برابر غرب، در واقع بازتابی 
در آینۀ غرب بود که ناخواسته همان ساختارهای معرفت شناختی و روش شناختی را تداوم 
»مقاومت  و  وارونه«  »غرب شناسی  جوهر  این  داشتند.  را  آن ها  برچیدن  ادعای  که  بخشید 
وابسته« است؛ پدیده‌ای که در آن عناصر فرهنگی و معرفتی بومی تحت تأثیر چهارچوب های 
مفهومی مسلط دستخوش تحولی می شوند که ظاهری مقاومت گرا داشته باشد، اما در عمق 

خود بازتولیدکننده همان منطق هژمونیک باشد.
این وضعیت نشان‌دهندۀ تله‌ای پنهان در مقاومت فکری است. زمانی که متفکری تصمیم 
و  ابزارها  همان  ناخودآگاه  است  ممکن  مقاومت کند،  فکری  نظام  برابر یک  در  می‌گیرد 
روش های تفکری را به کار گیرد که آن نظام آموزش داده است. این شبیه کسی است که 

برای فرار از قفس، از کلیدی استفاده می کند که خود قفس ساز در اختیارش گذاشته است
اتفاقی می‌افتد؟ چون انسان ها در درون بافت های فرهنگی و معرفتی خاصی  چرا چنین 
این  می‌دهد.  شکل  را  آن ها  مقاومت  حتی  و  تحلیل  تفکر،  شیوه های  که  می کنند  رشد 
الگوهای ذهنی آن قدر عمیق هستند که حتی وقتی فرد آگاهانه می خواهد از آن ها فاصله 

بگیرد، باز هم ناخودآگاه از همان چهارچوب ها استفاده می کند.
حاصل  موجود  نظام‌های  از  انتقاد  یا  سیاسی  مواضع  تغییر  با  تنها  واقعی  فکری  آزادی 
نمی شود، بلکه نیازمند کندوکاو در خود ابزارهای تفکر و کشف و تحول آن ساختارهای 
ذهنی است که اغلب نامرئی و خودکار عمل می کنند. تنها با این آگاهی بنیادین است که 
می توان به مقاومتی رسید که واقعاًً مستقل و اصیل باشد. »آگاهی کاذب مقاومت« مانع از 

شکل‌گیری اندیشه‌ای رهایی بخش می شود.



  54

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

با پذیرش چهارچوب های دوگانه‌انگار، تقلیل گرا و کلیت گرا ـ مانند تقابل »تأصیل« فردید 
نمی توان جایگزین های  ـ  و »حاکمیت« مطلق قطب  »جاهلیت« جهان شمول  یا  »تحصیل«  با 
حقیقی ایجاد کرد. در عوض، آن‌ها اشکال جدیدی از هژمونی فکری و سیاسی را در جهان 
نهایت،  در  و  درونی  کثرت گرایی  نفی  ایدئولوژیک،  تصلب  به  که  دادند  پرورش  اسلام 
از منطق »دوست/دشمن«  بازتابی  انجامید؛ خشونتی که خود  تداوم خشونت روش شناختی 

بود که ادعای مخالفت با آن را داشتند.
تلاش های فردید  اشاره دارد.  اندیشه  تاریخ  ناخواسته« در  پیامدهای  »تراژدی  به  امر  این 
تصلب  چون  پیامدهایی  به  نهایت  در  گرفت،  صورت  خیر  نیت  با  هرچند  قطب،  سید  و 
ایدئولوژیک، خشونت و فقدان جایگزین های واقعی انجامید؛ نتایجی که احتمالاًً با اهداف 

رهایی بخش نهایی آنان در تضاد بود.
اجتماعی گسترده  تأثیر  که  آن هایی  به‌ویژه  فکری،  پروژه های  می‌دهد  نشان  تجربه  این 
دارند، باید به طور جدی خوداندیشانه باشند. چنین پروژه هایی ناگزیرند مفروضات زیربنایی 
و پیامدهای احتمالی درجۀ دوم خود را بررسی کنند؛ زیرا نیت های والا به تنهایی برای تضمین 
»دیگری«  واکنشی  نفی  صرفاًً  نمی تواند  اصیل  مقاومت  بنابراین  نیستند.  کافی  مثبت  نتایج 
بنیادهای فکری خود  با  انتقادی  باید یک درگیری فعال، خودآگاهانه و عمیقاًً  بلکه  باشد، 
باشد. این امر مستلزم »استعمارزدایی تفکر« است؛ یعنی بررسی دقیق اپیستمه های زیربنایی 
همان  بقایای  خود  نقد  ابزارهای  که  شود  حاصل  اطمینان  تا  می‌دهند  شکل  را  اندیشه  که 

سیستم هایی نیستند که مورد نقد قرار می‌گیرند.
گفتگوی  پذیرش  اسلامی،  اندیشۀ  ذاتی  کثرت گرایی  احیای  ضرورت  بر  رویکرد  این 
چهارچوب های  از  تا  می کند  تأکید  عملیاتی  انعطاف پذیری  پرورش  و  روش شناختی 
ایدئولوژیک خشک و جامد فراتر رود. تنها از طریق چنین تحول عمیق درونی، ریشه‌دار در 
مفاهیمی چون اجتهاد، کشف و حکمت، جوامع اسلامی می توانند سرزندگی فکری واقعی 
را پرورش دهند، به چالش های معاصر به طور اصیل پاسخ دهند و مسیری را به سوی استقلال 
آینۀ غرب  مقاومت در  ماندگار  پارادوکس  از  فرهنگی و فکری حقیقی هموار سازند که 

فراتر می‌رود.



  55

ن...
ما

گفت
ی 

خت
شنا

ش 
رو

ی 
تگ

ابس
: و

ب
غر

نۀ 
 آی

در
ت 

وم
مقا

د: 
نژا

ی 
دات

سا
ی 

هد
دم

سی
ی، 

لح
صا

ضا 
در

حم
م

وابسته  مقاومت  پارادوکس  دارد،  تمرکز  اسلامی  اندیشۀ  بر  حاضر  مقالۀ  حالی که  در 
درگیری  هنگام  فکری،  سنت  هر  که  می‌دهد  نشان  امر  این  دارد.  گسترده تری  پیامدهای 
خطر  کافی،  معرفت شناختی  خودآگاهی  عدم  صورت  در  غالب،  جهانی  پارادایم  یک  با 
از  فراتر  مقاله  یافته های  ترتیب،  بدین  دارد.  را  پارادایم  آن  از  جنبه هایی  درونی سازی 
مطالعات اسلامی مرتبط می شود و به عنوان یک هشدار جهانی دربارۀ ضرورت خودانتقادی 
معرفت شناختی مداوم برای سرزندگی فکری و استقلال واقعی در چشم‌انداز فکری جهانی 

متصل، اما اغلب هژمونیک، عمل می کند.

منابع

تهران:  اسلامی.  عرفان  برجسته  چهره  عربی  ابن  محی‌الدین   .)1390( محسن  جهانگیری،   -
انتشارات دانشگاه تهران، چاپ هفتم.

- خالدی، صلاح عبدالفتاح )1393(. آمریکا از دیدگاه سید قطب. ترجمه مصطفی اربابی، 
تهران: نشر اندیشه اسلامی.

فردید.  احمد  با  میبدی  علیرضا  1355/8/11(. مصاحبه  و   1355/20/7( روزنامه رستاخیز   -
http://fardidtexts.blogfa.com/post/14 بازیابی شده از

احمد  خوانش  نقد  هایدگر:  هستی شناسی  پیامدهای  سنجش   .)1401( احسان.  شریعتی،   -
فردید. ترجمه امیر رضایی، تهران: نی.

- فردید، سید احمد )1395(. غرب و غرب‌زدگی و بحران حوالت تاریخی آن در روزگار 
نیست‌انگار و مکر لیل و نهار زده آخرالزمان کنونی: جلسه 1 تا 12، به اهتمام بنیاد حکمی 

فلسفی بنیاد فردید، تهران: فرنو.
- فردید، سید احمد )1381(. دیدار فرهی و فتوحات آخرالزمان. به کوشش محمد مددپور، 

تهران: نظر.
- قطب، سید )1379(. عدالت اجتماعی در اسلام: مباحثی در زمینه های: جامعه، اقتصاد، سیاست 

و حکومت. ترجمه سید هادی خسروشاهی و محمدعلی گرامی، تهران: کلبه شروق.
- قطب، سید )1387(. فی ظلال القرآن. ترجمه مصطفی خرم دل، تهران: احسان، چاپ دوم. 

)7 جلدی(



  56

29
-5

6 
ت

حا
صف

 | 1
40

4 
یز

پای
 | 4

5 
ره

ما
 ش

م |
سلا

ر ا
 د

ی
اس

سی
شه 

دی
ه ان

نام
صل

ف

اندیشه  نشر  مرکز  تهران:  محمودی،  محمود  ترجمه  راه.  نشانه های   .)1393( سید  قطب،   -
اسلامی.

- مددپور، محمد )1372(. خودآگاهی تاریخی. تهران: دفتر مطالعات دینی هنر.
- Baruma, I. & Margalit, A. (2004). Occidentalism: The West in the eyes of its 

enemies (N. Isola, Trans). London: Atlantic Books.

-Chaudhary, A. S. (2013). Religions of doubt: Religion, critique, and modernity 

in Jalal Al-e Ahmad and Walter Benjamin. (Doctoral dissertation). Columbia 

University.

- Demichelis, M. (2019). Was Egyptian Islamic revivalism really 

counter-hegemonic? Sayyid Qutb and the problem of Islamic Occidentalism. 

ReOrient, 5(1), 47–72. https://doi.org/10.13169/reorient.5.1.0047

- Duvall, N. (2019). Islamist Occidentalism: Sayyid Qutb and the Western 

Other. Berlin/London: Gerlach Press.

-Euben, R. L. (1999). Enemy in the mirror: Islamic fundamentalism and the 

limits of modern rationalism: A work of comparative political theory. Princeton 

University Press.

-Katouzian, H. & Moazami, M. (2024). Weststruckness: Its trials, and its 

tribulations. Iran Namag, 7(1), 192–215.
https://www.irannamag.com/wp-content/uploads/2024/03/Homa-Katouzian-and-Mo-
rad-Moazami.pdf

-Mirsepassi, A. (2017). Transnationalism in Iranian political thought: The life 

and times of Ahmad Fardid. Cambridge University Press.


